
- 220-  
 

ნინო მეგენეიშვილი 

კ.კეკელიძის საქართველოს ხელნაწერთა ეროვნული ცენტრი 

თბილისი, საქართველო, 

უფროსი მეცნიერი თანამშრომელი, 

ელფოსტა: ninomegeneishvili@gmail.com 

 

ცნობები კამალდულთა ორდენის შესახებ 

(საქართველოს ხელნაწერთა ეროვნულ ცენტრში დაცული 

ხელნაწერების მიხედვით) 

 

მოკლე შინაარსი 

 

საქართველოს სიძველეთსაცავებში დაცული ისტორიული და 

ლიტერატურული წყაროები საინტერესო ცნობებს შეიცავს 

როგორც საქართველოსთვის, ისე მის ისტორიასა და 

კულტურასთან დაკავშირებული ქვეყნებისთვისაც. ხელნაწერთა 

ეროვნულ ცენტრის ფონდში “Varia” ინახება არაქართულენოვანი 

ნუსხები, მათ შორის, ლათინური ხელნაწერები, რომელთაგან 

ოთხი - Var-20, 21, 26, 46-2 უკავშირდება კამალდულთა 

კათოლიკურ სამონასტრო ორდენს.  

კამალდულთა საძმო დაფუძნდა 1012/1025 წლებში, იტალიის 

ქ.არეცოსთან დაბა კამალდოლში, რავენის წმ. აპოლინარის 

მონასტრის წინამძღვრის, წმ.რომუალდის მიერ (951-1027 წწ.). 

ვინაიდან თავის მონასტერში სასურველ ასკეტურ სიმკაცრეს ვერ 

მიაღწია, წმ. რომუალდმა დააარსა კამალდულთა სავანე, სადაც 

შემოიღო მკაცრი მარხვა, მდუმარება, ძაძის ტარება, მღვიძარება და 

სხვ. საძმო მონაწილეობდა საეკლესიო კრებებზე, მათ შორის, 

ცნობილ ბაზელისა და ფერარა-ფლორენციის კრებებზეც.  

საქართველოში ლათინურენოვან ხელნაწერთა სიმრავლე 

უკავშირდება მისიონერთა მოღვაწეობას. კოსტანტინოპოლის 

დაცემის (1453 წ.) შემდეგ, დასავლეთიდან გახშირდა 

მისიონერული მოძრაობები საქართველოში, მომრავლდა 

კათოლიკე მრევლი, აიგო კათოლიკური ეკლესიები. ვინაიდან 

კათოლიკე მისიონერთა საღვთისმსახურო და სასაუბრო ენა 

ლათინური იყო, საქართველოში აღმოჩნდა საბუთები და 

ნაშრომები ლათინურ ენაზე. რამდენიმე ნუსხა (XVI-XVIII სს.), 



- 221-  
 

რომელთა შესახებ საუბარია სტატიაში, შეიცავს ისტორიული 

ხასიათის ჩანაწერებს. კერძოდ, საფრანგეთის [პარიზის], 

პოლონეთისა და ლიეტუვის კამალდულთა მონასტრებთან 

დაკავშირებულ საბუთებს: 1717-1754 წლების სამონასტრო აქტებს, 

წინამძღვრებისა და საძმოს წევრთა ჩამონათვალს (Var-20), 

“სამონასტრო კაპიტულუმის აქტებს“, წესებს საძმოში 

ხელმძღვანელ თანამდებობებზე მყოფ პირთათვის და მათ 

ჩამონათვალს (Var-46-2), ასკეტიკურ-საღვთისმეტყველო ტექსტებს 

ახალმოქცეულთათვის, შედგენილს კამალდულელი გილიელმუს 

განდეგილის მიერ (Var-26), იოანე ოქროპირის ქადაგებებს: “Quod 

nemo potest ledi nisi a seipso“ და “De compunctione cordis“ (Var- 21), 

რომლის მთარგმნელიცაა ამბროსიუს ტრავერსარიუსი (1386-1439), 

კამალდულთა გენერალი, პაპ ევგენი IV-ის ლეგატი ფერარა-

ფლორენციის კრებაზე.  

საკვანძო სიტყვები: კამალდულთა ორდენი, ხელნაწერი, 

სამონასტრო აქტები, მისიონერული მოძრაობა. 

 

 

Nino Megeneishvili  

Korneli Kekelidze National Centre of Manuscripts Tbilisi,  

Georgia Senior Researcher  

Email: ninomegeneishvili@gmail.com 

 

INFORMATION ABOUT THE CAMALDOLESE ORDER 

(BASED ON THE MANUSCRIPTS PRESERVED AT THE 

GEORGIAN NATIONAL CENTRE OF MANUSCRIPTS) 

 

Abstract 

 

The Georgia archives preserve historical and literary sources, valuable 

for Georgia and countries related to its history and culture. Among the Latin 

codices of its National Center of Manuscripts, four codices (Var-20, 21, 26, 

46-2) are related to the Camaldolese Monastic Order. 

The Camaldolese Order was founded in 1012/1025 in Camaldol, near 

Arezzo, by St.Romuald (951-1027). To achieve the desired ascetic strictness 

St.Romuald founded the Camaldolese monastery and introduced strict 

fasting, silence, sackcloth, etc. The Order participated in ecumenical 

councils.  

The multiplicity of Latin manuscripts in Georgia is supposedly related 



- 222-  
 

to missionaries. After the fall of Constantinople, European missionaries 

became frequent in Georgia, Catholic congregations increased, Catholic 

churches were built, and the period was estimated as the best age for 

Catholicism here. Since the liturgical and spoken language of missionaries 

was Latin, there were preserved documents written on it. The manuscripts 

(XVI-XVIII cc.), planned to be studied, include historical documents related 

to the France [Paris], Polish and Lithuanian Camaldolese monasteries: 

monastic acts of 1717-1754, lists of abbots and members (Var-20), "Actum 

Capituli", regulations for monks of high position and their lists (Var-46-2), 

collection of ascetic-theological texts for novices by Guilielmus Eremita 

Camaldolese (Var-26), sermons by John Chrysostom: “Quod nemo potest 

ledi nisi a seipso“ and “De compunctione cordis“ (Var-21), translated by 

Ambrosius Traversarius, prior general of the Order, legate of Pope Eugene 

IV.  

Keywords: Camaldolese Order, manuscript, monastic acts, missionary 

movement. 

 

შესავალი. საქართველოსა და დასავლეთის კულტურულ-

პოლიტიკური ურთიერთობა ანტიკური ხანიდან იწყება. 

მითოლოგიური თქმულებები ამის ერთ-ერთი ფაქტობრივი 

მტკიცებულებაა. ქრისტიანობის გავრცელებით იწყება 

საქართველოსა და ევროპის ურთიერთობის ახალი ეტაპი. 

საქართველომ და ბიზანტიამ ქრისტიანობა სახელმწიფო 

რელიგიად ერთ-ერთმა პირველებმა აღიარეს, აქედან კი ეს 

ურთიერთობა იდეოლოგიურ საყრდენად იქცა.  

შუა საუკუნეებში გაცხოველდა საქართველოს ურთიერთობა 

ევროპის პოლიტიკურ და შემოქმედებით ელიტასთან, რასაც 

ადასტურებს საქართველოსა და უცხოეთის ფონდებში დაცული 

წერილობითი ძეგლები და ფაქტობრივი მონაცემები. 

საქართველოსა და ევროპის ურთიერთობის ანარეკლია ისიც, რომ 

კ. კეკელიძის საქართველოს ხელნაწერთა ეროვნული ცენტრის 

არაქართულენოვან ხელნაწერთა კოლექციაში – ფონდი Varia – 

დაცულია 26 ლათინური ხელნაწერი. საქართველოში ლათინური 

ხელნაწერების, მათ შორის კამალდულთა ორდენის შესახებ, 

შემოსვლა უნდა უკავშირდებოდეს ევროპელ მისიონერებს, თუმცა 

ინფორმაცია, როგორ მოხვდა ეს ხელნაწერები საქართველოს 

ხელნაწერ ფონდებში, უცნობია. ხელნაწერებზე [Var-20, 26, 46-2] 

დასმულია საისტორიო-ეთნოგრაფიული საზოგადოების ბეჭედი, 



- 223-  
 

ერთ ხელნაწერზე [Var-21] - კი არა.    

ცნობები კამალდულთა ორდენის ხელნაწერების შესახებ 

მწირია, მწირია ამგვარი შინაარსის კვლევები უცხო ენებზეც. 

საქართველოში ეს ორდენი უცნობია, არ ყოფილა შესწავლილი 

ზემოაღნიშნული ლათინური ხელნაწერებიც. ცნობა იმის შესახებ, 

რომ საქართველოში ამ ორდენის მიმდევარი მისიონერები 

მოღვაწეოდნენ, წყაროებით არ დასტურდება. ამიტომ 

საინტერესოა, საიდან მოხდა კამალდულთა ორდენთან 

დაკავშირებული ხელნაწერები ქართულ ფონდებში, მით უფრო, 

ქართულ საფონდო სივრცეში დაცული ხელნაწერი მოიცავს 

როგორც ისტორიული შინაარსის ჩანაწერებს, ასევე 

ჰომილეტიკური და ჰიმნოგრაფიული შინაარსის ხელნაწერებს. 

აღსანიშნავია ისიც, რომ ქართულ ფონდში დაცული ისტორიული 

შინაარსის ჩანაწერები უნიკალურია საფრანგეთის, პოლონეთისა 

და ლიეტუვას კათოლიკური ეკლესიის კამალდულთა 

ორდენისთვის. 

სტატიაში მსჯელობა კამარდულთა ორდენის შესახებ 

ეყრდნობა კ.კეკელიძის საქართველოს ხელნაწერთა ეროვნულ 

ცენტრში დაცულ ოთხ ხელნაწერს - Var-20, 21, 26, 46-2.  

მეთოდი: საკვლევი მასალის სპეციფიურობიდან გამომდინარე 

სტატიაში ანალიზი ეყრდნობა ხელნაწერთა კვლევის 

მულტიდისციპლინურ მიდგომას - კოდიკოლოგიურ-

ტექსტოლოგიურ და შედარებით ისტორიულ მეთოდს, ასევე 

როგორც კულტურული მემკვიდრეობის ძეგლზე ყურადღება 

გამახვილებული იქნება დასახელებული ხელნაწერების 

დაცულობის აღწერაზე. 

შედეგები: საქართველოს სხვადასხვა სიძველეთსაცავში 

დაცული მდიდარი მასალა გვიდასტურებს საქართველოს ადგილს 

მსოფლიო კულტურათა შორის. მრავალფეროვნებით გამოირჩევა 

შუა საუკუნეების მსოფლიო კულტურა და, შესაბამისად, 

თემატურად მრავალფეროვანია მოღწეული ხელნაწერებიც. შუა 

საუკუნეებში მიმდინარე მასშტაბური პოლიტიკური რყევები 

აისახა შემოქმედებით სამყაროზეც. XV საუკუნის 50-იანი 

წლებიდან ბიზანტიის იმპერია დასრულდა, შესაბამისად, 

დასრულდა მისი კულტურული გავლენა დანარჩენ სამყაროზე. 

ბიზანტიური გავლენების დემონტაჟი ბევრად ადრე იყო 



- 224-  
 

შესამჩნევი, როცა დაიწყო იმპერიული ძლიერების რყევა. XIII 

საუკუნიდან გაცხოველდა დასავლეთის დაინტერესება 

საქართველოთი და ამიერკავკასიით, გახშირდა დომინიკეანელი, 

ფრანცისკანელი, თეათინელი, კაპუცინი მისიონერების ვიზიტები 

საქართველოში.  

დაიწყო კათოლიკური შინაარსის ლიტერატურის შექმნა – 

ბეჭდური და ხელნაწერი წიგნების სახით. ქართულ ხელნაწერთა 

ფონდში ინახება ასეულობით ერთეული პაპისტური შინაარსის 

ლიტურგიკული, ბიბლიოლოგიური, საზოგადოდ, თეოლოგიური 

შინაარსის ლიტერატურა: მისსალი [ხეც Q-505, ცენტრ. არქივი-609], 

ტიბიკონი [ხეც Q-507, Q-538], ლოცვანი [ხეც: S-518, H-727, Q-512, Q-

522, Q-531, Q-532, Q-534, Q-535, Q-537, Q-540, Q-705; K1 -605, K-614, 

K-615, K-616; გსიემ2 -37, ცენტრ. არქივი-605, ცენტრ. არქივი-606, 

სჯიემ3 -107], გალობანი [ხეც: Q-517, Q-519, Q-523, Q-530; სჯიემ-

120], სადღესასწაულო [ხეც: Q-520, Q-526, Q-549, ცენტრ. არქივი-603, 

ცენტრ. არქივი-604], წირვის წესი [ხეც: S-5153, Q-705; K-688; გსიემ-

88], სახარება [K-600 (დიდედას სახარება), გსიემ-86], საკითხავები 

ბიბლიიდან [ხეც: Q-527], ჰომილეტიკური კრებული [K-657], 

კატეხიზმო [ხეც: S-4983; K-687], კონდაკი [ხეც: H-30; ცენტრ. 

არქივი-680],  ქადაგებანი [სჯიემ-193] და სხვა. (ნიკოლაძე, 1964; 

ბრეგვაძე და კახაბრიშვილი, 2002; ქავთარია, აბულაძე და ჭანკიევი, 

1987). ფაქტია, ლათინური ხელნაწერების არსებობა ქართულ 

სამწიგნობრო ფონდებში სწორედ კათოლიკე მისიონერებს უნდა 

უკავშირდებოდეს, მაგრამ კამალდულთა ორდენის ლიტერატურის 

არსებობა იმის ფონზე, რომ საქართველში  არათუ მათ 

მიმდევრებზე, არამედ მათ შესახებ  არაფერია ცნობილი, შესაძლოა 

ის ჩენს ქვეყანაში შემოსული ვაჭრის, დიპლომატის, უბრალოდ 

მოგზაურის პირადი საკუთრება ყოფილიყო. 

ხელნაწერთა ეროვნულ ცენტრში დაცული ოთხი ხელნაწერის 

გარდა ამ ორდენის შესახებ ქართულ წერილობით წყაროებში არც 

 
1 ქუთაისის ნ. ბერძენიშვილის სახ. სახელმწიფო ისტორიული 

მუზეუმი. 
2 გორის ს. მაკალათიას ისტორიულ-ეთნოგრაფიული მუზეუმი. 
3 სამცხე-ჯავახეთის ი. ჯავახიშვილის სახ. ისტორიულ-

ეთნოგრაფიული მუზეუმი. 



- 225-  
 

არაფერია დაცული და არც სხვა ინფორმაციაა დადასტურებული. 

როგორც ისტორიულ წყარო [var-20, 21, 26, 46-2] საქართველოსთვის 

ნაკლებად შეიცავს ღირებულ ინფორმაციას, მაგრამ 

უმნიშვნელოვანესია საფრანგეთის, პოლონეთისა და ლიეტუვას 

ისტორიისთვის. 

მოღწეული ხელნაწერებიდან სამი [var-20, 26, 46-2]  XVIII 

საუკუნით თარიღდება, ერთი [var-21] კი - 1556 წლით. ორი 

ხელნაწერი არის საღვთისმეტყველო შინაარსის - [var-21, 26], ორი 

[var-20, 46-2] - ისტორიული შინაარსის, კერძოდ, საფრანგეთის 

[პარიზის], პოლონეთისა და ლიეტუვას კამალდულთა მონასტრის 

აქტები. თუ როგორ და რატომ მოხვდა საქართველოში 

დასახელებული ხელნაწერები უცნობია. 

მსჯელობა: საქართველოს სიძველეთსაცავებში დაცული 

ისტორიული და ლიტერატურული წყაროები მეტად ფასეულია 

როგორც საქართველოსთვის, ისე მის ისტორიასა და 

კულტურასთან დაკავშირებული ქვეყნებისთვისაც. საქართველოს 

ხელნაწერთა ეროვნულ ცენტრში, ფონდში “Varia”, ინახება 

არაქართულენოვანი ნუსხები, მათ შორის, XI-XIX საუკუნეებით 

დათარიღებული 26 ლათინური ხელნაწერები, რომლებშიც 

დაცულია საერო და სასულიერო შინაარსის წერილობითი 

ძეგლები. ხელნაწერები გამოირჩევა თემატური 

მრავალფეროვნებით. ლათინურ ხელნაწერთა კოლექციაში 

დაცულია ოთხი ხელნაწერი [Var-20, 21, 26, 46-2], რომლებიც ამა თუ 

იმ თვალსაზრისით უკავშირდებიან საქართველოში ნაკლებად 

ცნობილ კამალდულთა კათოლიკურ სამონასტრო ორდენს.  

საინტერესოა, როგორი იყო კამალდულთა ორდენი, როდის 

შეიქმნა და რა იყო ამის მიზეზი. ორდენის დასახელება  

ეტიმოლოგიური შინაარსისაა და უკავშირდება წარმოშობის 

ადგილს. კამალდულთა საძმო დაფუძნდა იტალიაში 1012-1025 

წლებში ბენედიქტელთა ორდენის წევრის, რავენის წმ. 

აპოლინარის მონასტრის წინამძღვრის წმინდა რომუალდის მიერ 

[951-1027 წ.წ.]  ტოსკანაში ქ. არეცოსთან ახლომდებარე დაბა 

კამალდოლში. წმინდა რომუალდი რავენაში, დიდგვაროვან 

ოჯახში დაიბადა. წმინდა რომუალდი დიდი ხნის განმავლობაში 

ფიქრობდა, როგორც ღვთისმსახურს ემსახურა უფლისთვის, თუ 

საერო ცხოვრებაში დარჩენილიყო. მას შემდეგ, რაც მამამისმა 



- 226-  
 

ნათესავი მოკლა დუელში, რომელსაც რომუალდი იძულებით 

ესწრებოდა, ის რავენასთან ახლოს, წმინდა აპოლინარის 

მონასტერში წავიდა და ორმოცი დღის განმავლობაში მარხვასა და 

მონანიებაში ატარებდა. მოგვიანებით იმავე მონასტერში ბერად 

შედგა. შემდეგ ის ვენეციაში განდეგილი მარინუსის მიმდევარი 

გახდა. დროთა განმავლობაში მან დააარსა განდეგილთა ორდენი, 

რომელმაც სახელი მიიღო დაფუძნების ადგილის კამალდულის 

მიხედვით. ახალი ორდენის დაფუძნების მიზეზი კი გახდა ის, რომ 

წმინდა რომუალდმა ვერ მიაღწია სასურველ ასკეტურ სიმკაცრეს 

ბენედიქტიანელთა ორდენის მონასტერში, ამიტომ დააფუძნა 

სავანე, სადაც ძირითადი მახასიათებლები მოიცავდა ძალიან მკაცრ 

მარხვას, დუმილის აღთქმას, ღამით  ლიტურგიის წაკითხვის 

პრაქტიკასა და მიწიერი ცხოვრების უკიდურეს უარყოფას, მათ 

შორის უხეში, დაუმუშავებელი ბეწვის პერანგის ტარებას. წევრები 

იზოლირებულად ცხოვრობდნენ პატარა ქოხებში და ფიზიკურად 

შრომობდნენ. რომუალდის ორდენი დასავლეთში 

ბენედიქტინების ორდენის ერთ-ერთი ყველაზე მკაცრი საძმო იყო. 

თავად წმინდა რომუალდი ასკეტურად ცხოვროობდა,  

სიცოცხლეში არასდროს გამოუყენებია საწოლი, ყოველთვის 

ეძებდა მკაცრი მონანიების შესრულების გზებს. მისი ბიოგრაფია 15 

წლის შემდეგ მისმა მოწაფემ, ეკლესიის წმინდა მასწავლებელმა 

დაწერა: „მისი სიდიადე მონასტრული ცხოვრების მისებური 

ინტერპრეტაციის მკაცრ ხასიათშია. მიდგომა, რომელიც საკმაოდ 

უნიკალური იყო. თავისი არსების სიღრმეში რომუალდი ასკეტი, 

ბერი იყო; შესაძლოა არა ისეთი მშვიდი და თავშეკავებული ბერი, 

როგორც წმინდა ბენედიქტე.  რომუალდი არც ის ორგანიზატორი 

იყო, რომელმაც გონივრული კანონმდებლობით ადამიანებზე 

საოცარი გავლენა მოახდინა. ის გვახსენებს აღმოსავლეთის 

უდაბნოებში მცხოვრებ ადამიანებს, რომლებიც მკაცრი წესებითა 

და ცხოვრებით ცოცხალ მაგალითს აძლევენ.“ წმინდანს უყვარდა 

თქმა: „უმჯობესია ერთი ფსალმუნი ილოცო ერთგულებითა და 

სინანულით, ვიდრე ასი ყურადღების გაფანტვით“. მისი სიმბოლო 

იყო ყავარჯენი და კიბე. რომუალდს ხშირად გამოსახავდნენ 

როგორც ბერს, რომელიც მიუთითებს კიბეზე, რომლის 

საშუალებით სხვა ბერები ადიან ზეცაში. ამ სიმბოლოთი 

მიანიშნებდნენ, რომ მკაცრი ასკეტური ცხოვრება საუკუნო 



- 227-  
 

ცხოვრების საფუძველია (Various Authors, 2002). 

XI-XIII საუკუნეებში კამალდოლთა ორდენი მთელ იტალიაში 

გავრცელდა, შემდეგ თანდათან ევროპის სხვა ქვეყნებსა და 

ქალაქებში. მონასტრებში ფუნქიონირებდა ლაზარეთი, რომლებიც 

უფასოდ ემსახურებოდა მოსახლეობას. 

XIII-XIV საუკუნეებში საძმოში სამონასტრო ცხოვრების წეს-

განგებასთან დაკავშირებით განდეგილურ/ერემიტულ და 

კოინობიოტურ მიმართულებათა მომხრეებს შორის წარმოიშვა 

განხეთქილება, რაც სამონასტრო ცხოვრების შესახებ 

განსხვავებული მისაზრებებიდან გამომდინარეობდა. ერემიტთა 

სკოლის მომხრეები ბერების განდგომილ ცხოვრებას უჭერდნენ 

მხარს, ხოლო კენობიტური სკოლის მიმდევრები - ბენედიქტელთა 

სკოლის მსგავს კოინობიოტურ სამონასტრო ცხოვრებას. 

მიუხედავად იმისა, რომ ერემიტულმა სკოლამ საბოლოოდ 

გაიმარჯვა, კამალდოლთა ორდენმა ვერ შეძლო ერთიანი საძმოს 

შექმნა და დაიქსაქსა. საუკუნეების განმავლობაში მონასტრებს 

სხვადასხვა წეს-განგება ჰქონდათ  და დამოუკიდებელ 

კონგრეგაციად იყვნენ ორგანიზებული. ამის მიუხედავად, საძმოს 

წარმომადგენლები მონაწილეობდნენ მსოფლიო საეკლესიო 

კრებებზე, მათ შორის, უმნიშვნელოვანეს ბაზელისა და ფერარა-

ფლორენციის კრებებზეც. 1935 წელს პაპმა პიუს XI-მ კამალდოლთა 

ყველა კონგრეგაცია, მონტე კორონას გარდა, წმინდა ბენედიქტის 

ორდენის ერთ კამალდოლთა საძმოდ გააერთიანა. ამ 

კონგრეგაციაში შედიოდა კამალდულთა სამშობლო - მონასტერი 

კამალდოლში. მონტე კორონას მონასტერი კი დამოუკიდებელი 

რჩებოდა. კამალდულთა ორდენის მამათა და დედათა მონასტერი 

ამჟამადაც მოქმედია. მისი მონასტრები ფუნქციონირებს 

იტალიაში, პოლონეთში, ესპანეთში, აშშ-ში, კოლუმბიასა და სხვა 

ქვეყანაში. 

როგორც აღინიშნა, საქართველოში ლათინურენოვან 

ხელნაწერთა სიმრავლე უკავშირდება კათოლიკური ქვეყნებიდან 

მისიონერთა შემოსვლა-მომრავლებას. „დიდი აღმოჩენების 

ეპოქაში“ კოსტანტინოპოლის დაცემის შემდეგ [1453 წ.], როცა 

დაიწყო ალტერნატიული სავაჭრო გზების ძიება, დასავლეთის 

სახელმწიფოები დაინტერესება  საქართველოთი გაცხოველდა. 

გახშირდა ევროპული მისიონერული მოძრაობები. შედეგად, 



- 228-  
 

საქართველოში [ქუთაისში, ბათუმში, გორში, ახალციხეში და ა.შ.] 

მომრავლდა კათოლიკე მრევლი, აიგო კათოლიკური ეკლესიები 

და ეს პერიოდი კათოლიკეთათვის შეირაცხა „საუკეთესო ხანად, 

რადგან პაპის ყურადღების მიქცევა და მისიონერების შრომა 

უნაყოფოდ არ დარჩენილა“ (თამარაშვილი, 1902: 297). 

წყაროების სიმწირის გამო ძნელია იმის ვარაუდი, 

საქართველოში ჰყავდა თუ არა კამალდულთა ორდენს 

მიმდევრები. საკვლევი ხელნაწერები ამის მტკიცების საშუალებას 

ვერ გვაძლევს, მაგრამ ფაქტია, ამ შინაარსის ხელნაწერები 

საქართველოს სიძველეთსაცავში დაცულია და მას აუცილებლად 

ეყოლებიდა საქართველოში „მესაკუთრე“. 

გასაანალიზებლად ხელნაწერები დავყავით სასულიერო [Var-

21, 26] და საერო [Var-2ო, 46-2] შინაარსის მიხედვით. კვლევის 

თვალსაზრისით საინტერესოა Var-21. ხელნაწერი შესრულებულია 

გოთური შრიფტით, გადაწერილია 1536 წელს ანდრეა ბადროცსკის 

მიერ. ხელნაწერი შეიცავს მხატვრული გაფორმების ელემენტებს, 

ტექსტი მთელ ხელნაწერში ჩაწერილია ჩარჩოში, დასაწყისები 

შესრულებულია სტილიზებული ასოებით. ხელნაწერი შეიცავს 

ლათინურ და ბერძნულ ტექსტებს, წარმოადგენს შუა საუკუნეების 

კარტუზიანელთა მონასტრული ცხოვრებისა და სულიერების 

უნიკალურ კრებულს. მისი ტექსტები აერთიანებს აღმოსავლურ და 

დასავლურ ქრისტიანულ ტრადიციებს, ასახავს მედიტაციის, 

სინანულის, მორალური პასუხისმგებლობისა და ემოციური 

პიეტის ხაზებს. ხელნაწერი იწყება ზოგადი მიმოხილვით - Contenta 

hujus libri -წიგნის შინაარსი [IIr], შემდეგ თანმიმდევრობით შეიცავს 

იოანე ოქროპირის ჰომილიებს, ავგუსტინეს წერილებს, 

ბერნარდუსის და ჰენრიხ დე ბალმას მედიტაციურ ტექსტებს, ასევე 

სხვადასხვა შინაარსის ეპისტოლეს. თითოეული ნაწარმოები 

ავითარებს სულიერი წინსვლის გზას, რომელშიც ხაზგასმით 

ვლინდება კარტუზიული მედიტაციის პრაქტიკა. ხელნაწერი 1556 

წლის კიოლნის კარტუზიანთა მონასტერში უნდა შექმნილიყო და 

მნიშვნელოვან წყაროდ ითვლება მონასტრული თეოლოგიის 

შესასწავლად. აქედან გამომდინარე ჩნდება კითხვა, რით 

უკავშირდება ხელნაწერი კამალდულთ მონასტერს ან მის წეს-

განგებას? ხელნაწერი შეიცავს ნაშრომს: იოანე ოქროპირის 

ჰომილიას იმის შესახებ, რომ „Quod nemo potest leditur nisi a semetipso 



- 229-  
 

არავის შეუძლია მისი  ვნება, ვინც საკუთარ თავს არ ვნებს“ [1r]. 

ტექსტის ლათინური თარგმანი ეკუთვნის XIV-XV საუკუნეების 

მოღვაწეს, კამალდულთა კათოლიკური ორდენის წევრს, 

ამბროსიუს ტრავერსარიუსს [1386-1439 წ.წ.]. ამბროსიუს 

ტრავესიუსი იყო იტალიელი მონაზონი და თეოლოგი, რომელიც 

XV საუკუნეში პაპის საქმეთა ერთ-ერთი მთავარი მხარდამჭერი 

იყო. კამალდოლესის ორდენმა იგი წმინდანად შერაცხა. ის 1386 

წელს 14 წლის ასაკში იგი შევიდა კამალდოლესის ორდენში, 

ფლორენციის წმინდა მარიამის მონასტერში და მალე მოიპოვა 

აღიარება როგორც განსწავლულმა თეოლოგმა. ამბროსიუს 

ტრავერსიუსი გამოკვეთილად იდგა პაპის პრიმატის მომხრეთა 

პოზიციაზე. ამ დამოკიდებულებას იგი განსაკუთრებით 

გამოხატავდა ბაზელისა და ფერარა-ფლორენციის კრებებზე, სადაც 

იყო როგორც პაპ ევგენი IV-ის ლეგატი და იცავდა პაპის პრიმატს, 

ასევე მონაწილეობა მიიღო ე.წ. უნიის შედგენაში, მაგრამ მალევე 

გარდაიცვალა. მისი შრომები მოიცავს ტრაქტატს წმინდა 

ევქარისტიაზე, აღწერილი აქვს წმინდანთა ცხოვრება, ასევე 

კამალდოლესის ორდენის  ისტორია. მან ბერძნულიდან ლათინურ 

ენაზე თარგმნა დიონისე არეოპაგელის წერილები, ბასილი 

კესარიელის თხზულებები, იოანე ოქროპირის ჰომილები, რომლის 

ლათინური თარგმანია შესული კრებულში. მისი რამდენიმე 

ხელნაწერი ინახება ვენეციის წმინდა მარკოზის ბიბლიოთეკაში. 

ითვლება კამალდულთა ერთ-ერთ გამორჩეულ მოღვაწედ და 

ასკეტად. 

საინტერესოა, რატომ შეიტანეს კამალდულთა ერთ-ერთი 

იდეოლოგის, ამბროსიუს ტრავერსიუსის თარგმანი ხელნაწერში. 

როგორც აღინიშნა, ხელნაწერი თარიღდება 1536 წლით. ამ 

პერიოდში კამალდულთა საძმო ერთიანი აღარაა, სხვადასხვა 

კონგრეგაციას თავისი, ავტონომიური, წეს-განგება ჰქონდათ. ასევე 

ხაზგასასმელია ისიც, რომ ხელნაწერი წარმოადგენს რენესანსის 

შემდგომ ეპოქაში შექმნილ დოკუმენტს, რომელიც ინარჩუნებს 

შუასაუკუნეების სულიერი მემკვიდრეობის მახასიათებლებს. იგი 

შეიცავს დიალოგს სხვადასხვა ტრადიციას - აღმოსავლურ და 

დასავლურ ეკლესიებს შორის.  

 იოანე ოქროპირის ქადაგებების ბერძნულ ტექსტებსა და 

ამბროსიუს ტრავერსარიუსის ლათინურ თარგმანებს, მათ შემცველ 



- 230-  
 

ხელნაწერებთან ერთად, განიხილავს ა. ვოლმარი: André Walmart. 

(Vailhé, 1918: 325). “La collection des 38 homélies latines de saint Jean 

Chrysostome”1 (Vailhé, 1918: 305-327).  მკვლევარს სტატიაში 

განხილული აქვს ლათინურ ენაზე თარგმნილი იოანე ოქროპირის 

38 ქადაგების შემცველი სხვადასხვა პერიოდის ხელნაწერები, 

მათთან ერთად კი XVI საუკუნის ნუსხები [მაგალითად, ვენეციის, 

პარიზის ხელნაწერები],  თუმცა საქართველოში დაცული 

ლათინური ხელნაწერები მის სტატიაში ნახსენები არ არის.  

კიდევ ერთი საღვთისმეტყველო შინაარსის ნაშრომის 

შემცველი ხელნაწერია Var-26, ასკეტიკური კრებული, 

დათარიღებული 1701 წლით. კრებული წარმოადგენს ასკეტურ-

სამონასტრო ცხოვრების კომპილაციას, რომელიც ორი ნაწილისგან 

შედგება:  

„Praxis meditationis summatim“ - მედიტაციის პრაქტიკა მოკლედ 

[2r–79v] და  

„Actus heroici per dies hebdomadis“ - გმირული ქმედებები კვირის 

დღეებში [79v–152v].  პირველი ნაწილის შემდგენილია 

კამალდულელთა ორდენის წევრი გილიელმუ განდეგილი, 

რომელიც ხელნაწერში დაცული მინაწერის მიხედვით 

გარდაცვლილა 1701 წლის 21 სექტემბერს:  „Ascetica Varia Collecta. 

A reverendo patre Gvilielmo Eremita Camaldulensi, qui anno Domini 

Millesimo septingentesimo primo, die 21 Septembris obdormivit in Domino 

- ასკეტური შინაარსის თხზულებათა კრებული შედგენილი ღირსი 

მამა გილიერმოს მიერ, კამალდულელი განდეგილისგან, რომელიც 

აღესრულა ქრისტეს  აქეთ 1701 წლის 21 სექტემბერს“ [Var-26, 1r]. 

მეორე ნაწილს - Actus Heroici per dies hebdomadae dispositi, auctore 

Patre Gaspare Druzbicki  - გმირული ქმედებები კვირის დღეებში, 

შედგენილი მამა გასპარ დრუზბიცკის მიერ [79v-152v]. 

კრებული 1701 წლით თარიღდება. ხელნაწერის 

ზემოაღნიშნული მინაწერით დასტურდება, რომ პირველი 

ნაწილის შემდგენელი გილიელმო განდეგილი 1701 წლის 21 

 
1 The Journal of Theological Studies 19/76 (1918): 305-327 [დასახელებული 

ნაშრომის შესახებ იხ. Walmart, 1918, gv. 325, N 39. Incip[it] liber Joh[annis] 

C[hry]sos[to]mi, Quod nemo pro tempore laeditur nisi a semetipso. Inc. “Scio 

quod crassioribus quibusque et presentis vitae illecebris inhiantibus atque hiis, 

qui per omnia terrae adhaerent et voluptati…”, 1r-99v]). 



- 231-  
 

სექტემბერს გარდაცვლილა, რაც შეეხება მეორე ნაწილის 

შემდგენელ მამა გასპარ დრუზბიცკის, ის 1609-1662 წლებში 

მოღვაწეობდა, დაბადებულა 1589 წელს. იყო პოლონელი იეზუიტი 

და უდიდესი ავტორიტეტით სარგებლობდა პოლონელ და 

ლიეტუველ მორწმუნეებში. ამდენად, ხელნაწერი XVII  საუკუნით 

უნდა დათარიღდეს.  

კრებული ასახავს კამალდულთა ორდენისა და იეზუიტთა 

სულიერების სინთეზს, სადაც პრაქტიკული მედიტაცია ერწყმის 

თეოლოგიურ ჭვრეტას.  

განხილულია 150-მდე საკითხი. პირველ ნაწილში 

ჩამოყალიბებულია მედიტაციური ვარჯიშების თანმიმდევრული 

სტრუქტურა - ცოდვის შეცნობიდან სულიერ აღორძინებამდე. 

მეორე ნაწილში კი განხილულია ყოველდღიური სათნოებების 

პრაქტიკა მონაზვნურ ცხოვრებაში. განსაკუთრებით 

საყურადღებოა მეორე ნაწილის სტრუქტურა, დინამიკა: ტექსტი 

დოგმატურიდან თანდათან, გააზრებულად გადადის პრაქტიკულ 

სულიერებაზე, რაც XVII–XVIII საუკუნის პოსტ-ტრიდენტინულ 

კათოლიკურ ასკეტიზმს ახასიათებს. ამ თვალსაზრისით, 

ტრაქტატი შეიძლება ჩაითვალოს კამალდულთა ორდენის 

იდენტობის დოკუმენტურ, ფაქტობრივ გამოხატულებად, 

რომელიც აერთიანებს ბენედიქტინურ, კამადულთა წესრიგსა და 

იეზუიტურ სულიერ მეთოდოლოგიას.  

ისტორიული შინაარსისაა ორი ხელნაწერი - Var-20 და Var-46-

2. ხელნაწერებში კამალდულთა ორდენი შესახებ 

უმნიშვნელოვანესი ცნობებია დაცული. კერძოდ, ეს არის 

კამალდოლთა ორდენის კაპიტულარიის აქტები. პოლონელი და 

ლიტველი ერის დადგენილებები, აქტები, ვიზიტები და 

კონსტიტუციები (1675–1757) - Acta Capitularia Ordinis Camaldulensis. 

Decreta, Actus, Visitationes et Constitutiones pro Natione Polona et 

Lithuaniae (1675–1757) - კამალდულთა ორდენის აქტები. (Litewski, 

2020). პოლონელთა და ლიეტუველთა შესახებ დადგენილებები, 

აქტები, ვიზიტბი და კონსტიტუციები პოლონეთისა და ლიტვის 

ნაციისათვის (1675–1757) [Var-20] და Decreta Ordinis Camaldulensis - 

კამალდულთა ორდენის დეკრეტები [Var-46-2].  

ხელნაწერები XVIII საუკუნის პირველ ნახევარში შედგენილი 

დოკუმენტაციაა, რომელიც შეიცავს კამალდულელთა ორდენის 



- 232-  
 

ადმინისტრაციულ, დისციპლინურ და იურიდიულ აქტებს, 

დეკრეტებისა და ვიზიტების რეგისტრს. მასში ასახულია როგორც 

ორდენის შიდა დისციპლინა, ისე პროვინციალურ-ეროვნული 

სპეციფიკა - კერძოდ, პოლონეთისა და ლიეტუვასა მონასტრების 

ადმინისტრაციული ცხოვრება XVII-XVIII საუკუნეებში. 

მართალია, ტექსტების ძირითადი ნაწილი შეიცავს ცნობებს 

პოლონურ-ლიეტუვურ კამალდულურთა ორდენის შესახებ, 

თუმცა გვხვდება ცნობები საფრანგეთის, კერძოდ, პარიზის 

კამალდულთა ორდენის შესახებ, ასევე იკვეთება კავშირი 

იტალიურ ცენტრთან, ხშრადაა ხელნაწერში ნახსენები Sacer Eremus 

Montis Coronae - კორონას მთის წმინდა სამრევლო (ტოსკანა, 

იტალია) [ Var-20, გვ. 42, 44, 46, 48, 57, 58 და ა.შ.].  

ხელნაწერები დაწერილია ლათინურად, სხვადასხვა ადგილას 

იტალიური ჩანართებით. სტილი მკაფიოდ კანცელარულია — 

გამოიყენება ფორმულარული გამოთქმები [Decretum, Actus, Locus 

Sigilli, Datum Romae, Subscriptum ab omnibus Patribus- ბრძანებულება, 

აქტი, ბეჭდის ადგილი, დათარიღებული რომში, ხელმოწერილი 

ყველა მამის მიერ]. ტექსტები თანმიმდევრულად იყოფა ცალკეულ 

აქტებად, რომელთაც მოსდევს ხელმოწერები და ბეჭდის ნიშნები.  

Var-20-ის ტექსტოლოგიური სტრუქტურა შეიძლება 

შემდეგნაირად დაჯგუფდეს: 

1. ადმინისტრაციულ-სამართლებრივი დოკუმენტებს (1675–

1757) - ტექსტის ადრეული ფენა შეიცავს 1675 წლის Decretum Sacrae 

Congregationis - წმინდა კრების დადგენილებას, სადაც 

განსაზღვრულია ახალი წევრების მიღების კრიტერიუმები, 

განათლების ფორმა და ორდენის შიდა ცხოვრების წესები. ეს 

ნაწილი ქმნის იურიდიულ ჩარჩოს შემდგომი დოკუმენტებისთვის;  

2. აქტები და დისციპლინარული დადგენილებები (1718–1754) 

- 1718–1724 წლებში განსაკუთრებით იჩენს თავს სამონასტრო 

ცხოვრების დისციპლინის გამკაცრების ტენდენცია, რომელიც 

ემსახურება შიდა კონტროლის გაძლიერებას. 

დოკუმენტები ხშირად რეგულაციური ხასიათისაა, კერძოდ, 

მოყვანილია მონაზვნობის აღთქმების ფორმა; პრიორებისა და 

ვიკარების უფლებამოსილება; ასაკი და განათლება; 

ბენედიქტინურ წესებთან შესაბამისობის მოთხოვნა.  

3. გამოყოფილია პოლონურ-ლიტვური, ასევე პარიზის 



- 233-  
 

კამალდულთა ორდენი- ტექსტის ეს ნაწილი მიუთითებს 

კამალდულელთა ორდენის ეთნოგრაფიულად დიფერენცირებულ 

სტრუქტურაზე. პოლონეთში ჩამოყალიბდა საკუთარი 

ადმინისტრაციული ორგანო, რომელსაც ჰქონდა ლეგალური, 

დამოუკიდებელი  ურთიერთობა რომის გენერალურ ცენტრთან. 

საინტერესოა, რომ  

1754 წლის დოკუმენტს ხელს აწერს პაპის ნუნციუსი ნიკოლა 

სერა, რომლითაც ის ამტკიცებს ორდენის კანონიკური ერთიანობის 

აღდგენას;  

4. ტრიბუნალური და იურისდიქციული მასალა (1728–1730) - 

ამ ნაწილში წარმოდგენილია გადაწყვეტილებები შიდა 

სასამართლო ორგანოს - კამალდულელთა მონასტრებს შორის 

დავების მოსაგვარებლად. დოკუმენტები მოიცავს პაპის 

კარდინალთა სახელებს (Card. Spinola, Archiep. Damascenus) და 

გამოხატავს ორდენის პირდაპირ სამართლებრივ 

დამოკიდებულებას წმინდა საყდარზე.  

ყველა აქტი, გადაწყვეტილება დასრულებულია ოფიციალური 

დამოწმებით - ხელმოწერებითა (Tiburtius ECMC, Ildephonsus ECMC, 

Joannes Baptista ECMC და სხვ.) და ბეჭდის ადგილით. ეს ფორმა 

მიანიშნებს, რომ ტექსტი სამართლებრივი ძალის მქონე 

დოკუმენტია. მინაწერი ტექსტზე - „Haec copia transumpta est ab hoc 

archivio Sancti Leonardi in Longaria - ეს ასლი ლონგარიაში მდებარე 

წმინდა ლეონარდის არქივიდან არის აღებული“ [გვ.88] - 

მიუთითებს, რომ ის გადმოწერილია იტალიური არქივიდან. 

მიუხედავად იმისა, რომ ხელნაწერი გადმოწერილია XVIII 

საუკუნის ბოლოს ან XIX საუკუნის დასაწყისში, შესაძლოა 

ჩაითვალოს ოფიციალურ ტრანსკრიპტად.  

რაც შეეხება Var-46-2, ხელნაწერი მოღწეულია ფრაგმენტის 

სახით, ამიტომ მის ტექსტოლოგიურ სტრუქტურაზე მსჯელობა 

რთულია. შემორჩენილ   ტექსტში  დეტალურადაა 

რეგლამენტირებული მონასტრის თითოეული სტრუქტურული 

ერთეულის მოვალეობები და ურთიერთობები. კერძოდ,  შეიცავს  

შემდეგ მასალას:  

1. Decreta Generali - ზოგადი დადგენილებები [1r-v] 

ხელმოწერილი ყველა მამის მიერ და ასახავს მონასტრული 

კანონმდებლობის ოფიციალურ ქმედებებსა და პრიორის, 



- 234-  
 

მონასტრის წინამძღვრის, დანიშვნის პროცესს.  

2. Decreta circa Patres Vicarios suosque Assistentes - 

დადგენილებები მამების, ვიკარებისა და მათი თანაშემწეების 

შესახებ [2r-3r]. ამ ნაწილში დეტალურადაა აღწერილი მონასტრის 

წინამძღოლისა და მისი თანამშეწეების პასუხისმგებლობები და 

დისციპლინარული წესები;  

3. Decreta circa Priores et Superiores - დადგენილებები 

პრიორებისა და უფროსების შესახებ [4r-5v] - ჩამოყალიბებულია 

ხელმძღვანელ პირთა მოვალეობები: ღვთისმსახურების 

ზედამხედველობა, ფინანსური პასუხისმგებლობა, კომუნალური 

ცხოვრების წესები, რეგულაციების შესრულება, მონასტრის 

ხელმძღვანელობის სტრუქტურა და შიდა კონტროლის 

მექანიზმები;  

4. Decreta circa Patres ac Fratres - დადგენილებები მამებისა და 

ძმების შესახებ  [6r-v] 

- აღწერილია მონასტერში მოღვაწე სულიერ მამათა 

ანგარიშვალდებულება, ადმინიტრაციული და დისციპლინური 

წესები, რაც უზრუნველყოფს მონასტრული ცხოვრების წესრიგსა 

და თითოეული წევრის პირად პასუხისმგებლობას.  

ორივე ხელნაწერი - Var-20 და Var-46-2 - წარმოადგენს 

უმნიშვნელოვანეს წყაროს კამალდულელთა ორდენის ისტორიის 

შესასწავლად. 

ის აჩვენებს: ორდენის შიდა რეფორმის პროცესს, რომელიც 

გამოწვეული იყო დისციპლინარული კრიზისით; წმინდა 

საყდართან ურთიერთობის დინამიკას; კამალდულელთა 

იდენტობის ტრანსფორმაციას ბენედიქტინური ტრადიციის 

ფარგლებში. ასახავს კამალდულთა ორდენის 

ადმინისტრაციულ პრაქტიკას, იურიდიულ კულტურასა და 

ეკლესიურ თვითშეგნებას. ტექსტის მნიშვნელობა სცდება 

ადგილობრივ კონტექსტს, იგულისხმება ლიეტუვის, პოლონეთისა 

და საფრანგეთის კამალდულთა ორდენის ეკლესია, და ეხება 

მთლიანად დასავლური მონასტრული კულტურის 

დისციპლინარულ და იდენტურ დინამიკასა და ისტორიას.  

დასკვნა: კვლევამ გვიჩვენა, ვინაიდან კათოლიკე მისიონერთა 

საღვთისმსახურო და ხშირად სასაუბრო ენაც ლათინური იყო, 

კ.კეკელიძის საქართველოს ხელნაწერთა ეროვნულ ცენტრში 



- 235-  
 

დაცული ხელნაწერები - Var-20, 21, 26, 46-2, რომელთა შესახებ 

საუბარია სტატიაში, შეიცავს ისტორიული ხასიათის ჩანაწერებს, 

კამალდულთა საძმოს საფრანგეთის, კერძოდ, პარიზის, 

პოლონეთისა და ლიეტუვის მონასტრებთან დაკავშირებულ 

საბუთებს, წეს-განგებას, კატეხიზმოს, სავარაუდოდ, მრევლში, 

ნეოფიტებში გასავრცელებლად, მათთან ერთად, ქადაგებებსაც. 

ხელნაწერებში წარმოდგენილია 1717-1754 წლების სამონასტრო 

აქტები ბეჭდებითა და ხელმოწერებით, მონასტერთა 

წინამძღვრებისა და საძმოს წევრთა ჩამონათვალი [Var-20, Var-46-2], 

„სამონასტრო კაპიტულუმის აქტები“, წესები საძმოში 

ხელმძღვანელ თანამდებობებზე მყოფ პირთათვის, ვიკარიუსებისა 

და მათი თანაშემწეების, პრიორებისა და წინამძღვრების, მამათა და 

ძმათათვის, ამ პირთა ჩამონათვალთან ერთად საუბარია შიდა 

დისციპლინურ წესებსა და სამართლებრივ ნორმებზე. 

აღსანიშნავია, რომ Var-20 და Var-46-2 ნაწერია არა კალიგრაფთა 

მიერ, არამედ გაკრული ხელით და, როგორც ჩანს, ისინი მხოლოდ 

შიდა გამოყენებისათვის იყო განკუთვნილი. ასევე აღსანიშნავია 

ისიც, ხელნაწერ ფონდებში საერო შინაარსის ჩანაწერებთან ერთად 

შემორჩენილი ჰიმნოგრაფიული და ჰომილეტიკური შინაარსის 

თხზულებები - ასკეტიკურ-საღვთისმეტყველო ტექსტთა კრებული 

ახალმოქცეულთათვის [Var-26], იოანე  ქადაგებების კრებული [Var-

21] უნდა მიანიშნებდეს იმას, რომ მართალია, საქართველოში  ვერ 

შეიქმნა კამალდულთა საძმო, მაგრამ შესაძლოა, როგორც 

მისიონერი მოღვაწეობდა მისი მიმდევრევარი ან სასულიერო პირი.   

საქართველოში კამალდულთა ორდენის შესახებ 

გამოკვლევები არ დაწერილა. მწირია ამგვარი შინაარსის კვლევები 

უცხო ენებზეც კი. არ ყოფილა შესწავლილი და გამოქვეყნებული 

ზემოაღნიშნული ლათინური ხელნაწერები. ამიტომ ოთხივე 

ლათინური ნუსხის ტექსტოლოგიურ-კოდიკოლოგიური შესწავლა 

და შემდგომი კვლევები პასუხს გასცემს კითხვებს, თუ როგორი 

იყო კამალდულთა წეს-განგება და რითი განსხვავდებოდა იგი სხვა 

კათოლიკურ საძმოთა წესდებათაგან, როგორი იყო ის საწყისი 

თეოლოგიური ცოდნა, რაზეც აღმოცენდა ეს ორდენი, ვინ იყვნენ 

საძმოს წევრები და როგორი იყო მათთვის დადგენილი წესები.  

 

 



- 236-  
 

გამოყენებული ლიტერატურა: 

ბრეგვაძე, თამარ და ცისია კახაბრიშვილი. 2002. სერგი 

მაკალათიას გორის სახელმწიფო ისტორიულ–ეთნოგრაფიული 

მუზეუმის ქართულ ხელნაწერთა აღწერილობა. თბილისი: 

მეცნიერება. 

თამარაშვილი, მიხეილ. 1902. ისტორია კათოლიკობისა 

ქართველთ შორის. თბილისი: წიგნის გამომცემელ ქართველთა 

ამხანაგობა. 

ნიკოლაძე, ელენე. 1964. ქუთაისის სახელმწიფო ისტორიული 

მუზეუმის ხელნაწერთა აღწერილობა. ტ. II. თბილისი: ცოდნა. 

ქავთარია, მაქსიმე, ილია აბულაძე და ცისია ჭანკიევი. 1987. 

ივანე ჯავახიშვილის სახელობის სამცხე-ჯავახეთის ისტორიულ-

ეთნოგრაფიული მუზეუმის აღწერილობა. თბილისი: მეცნიერება. 

Litewski, Przemysław. 2020. Pažaislis Hermitage: History of the 

Camaldolese Monks. Vilnius: Lietuvos kultūros tyrimų institutas. 

The Journal of Theological Studies. 1918. Vol. 19, No. 76. [იხ. Vailhé, 

1918, გვ. 325, № 39]. 

Various Authors. 2002. The Privilege of Love: Camaldolese 

Benedictine Spirituality. Collegeville, MN: Liturgical Press. 

 

References 

Bregvadze, Tamar, and Cisia Kakhabrishvili. 2002. Sergi Mak’alatias 

Goris sakhelmt’ip’o ist’oriul–etnograp’iuli muzeumis kartul khelnats’erta 

agts’eriloba [Description of Georgian Manuscripts of the Sergi Makalatia 

Gori State Historical-Ethnographic Museum]. Tbilisi: Metsniereba. (in 

Georgian) 

Kavtaria, Maksime, Ilia Abuladze, and Cisia Ch’ank’ievi. 1987. Ivane 

Javaxishvilis sakhelobis Samtskhe-Javaxetis ist’oriul-etnograp’iuli 

muzeumis agts’eriloba [Description of the Ivane Javakhishvili Samtskhe-

Javakheti Historical-Ethnographic Museum]. Tbilisi: Metsniereba. (in 

Georgian) 

Litewski, Przemysław. 2020. Pažaislis Hermitage: History of the 
Camaldolese Monks. Vilnius: Lietuvos kultūros tyrimų institutas. 

Nikoladze, Elene. 1964. K’utaisis sakhelmt’ip’o ist’oriuli muzeumis 

khelnats’erta agts’eriloba [Description of Manuscripts of the Kutaisi State 

Historical Museum]. Vol. II. Tbilisi: Tsodna. (in Georgian) 



- 237-  
 

Tamarashvili, Mikheil. 1902. Ist’oria k’at’olik’obisa kartvelt shoris 

[History of Catholicism Among Georgians]. Tbilisi: Ts’ignis gamomtsemel 

kartvelta amkhanagoba. (in Georgian) 

The Journal of Theological Studies. 1918. Vol. 19, no. 76. [See Vailhé, 

1918, p. 325, no. 39]. 

Various Authors. 2002. The Privilege of Love: Camaldolese 

Benedictine Spirituality. Collegeville, MN: Liturgical Press. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



- 238-  
 

წყაროები: 

 

 

 

სურ 1 ხეც [კ.კეკელიძის, საქართველოს ხელნაწერთ ეროვნული 
ცენტრი-ხეც] -Var-20 



- 239-  
 

 

სურ 2 ხეც - Var-21 

 



- 240-  
 

 

სურ 3 ხეც - Var-26 

 

 

 

 



- 241-  
 

 
 

სურ 4 ხეც - Var-46-2 

 

 

 


